Analele Universitatii ,, Ovidius” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

AUFARBEITUNG DES NATIONALSOZIALISMUS UND DES
KRIEGES IN DEN KURZGESCHICHTEN VON WOLFGANG
BORCHERT

[RETHINKING NAZISM AND WAR IN THE STORIES OF
WOLFGANG BORCHERT]

Rositsa Vasileva
Konstantin Preslavsky University of Shumen

Abstract: The problem of rethinking the guilt of Nazism and war in Borchert’s accounts is
linked to two other issues: one of command and one of depersonalization. The resolution of
these three issues is determined by the author’s and his characters’ attitude toward God. For
Borchert, reinterpreting the bitter experience of war, overcoming the identity crisis, and
returning to the ‘normal self” are accompanied by a deep sense of guilt. Borchert's characters
are aware of their guilt before their comrades, before strangers, and before the enemy.
However, like Borchert himself, they do not confess their sins, do not repent, and do not
humble themselves. As a result, they are unable to adequately resolve the problems of guilt
and responsibility that torment them so severely.

Keywords: Volfgang Borchert; stories;, war; otherness; guilt; rethinking; National
Socialism.

Zwischen Triimmern und Worten — Wolfgang Borcherts literarische
Stimme

Die deutsche Literatur der unmittelbaren Nachkriegszeit steht im Zeichen
existenzieller Erschiitterung: Triimmer, Schuld, Orientierungslosigkeit und
der Versuch, einen Neuanfang zu wagen. Die deutsche Gesellschaft steht vor
der Aufgabe, eine Bewiltigungsstrategie fiir ihre Vergangenheit zu finden.
Dabei befindet sie sich in einem Zwiespalt zwischen dem Streben nach
Aufarbeitung, bewusstem Erinnern und offener Diskussion einerseits und dem
Wunsch nach Verdrangung, Verschweigen und Vertuschung andererseits. In
diesem Spannungsfeld entsteht eine literarische Stromung, die als
Trimmerliteratur bezeichnet wird. Sie ist gekennzeichnet durch eine radikale
Niichternheit der Darstellung, eine knappe, entideologisierte Sprache und
einen ungeschonten Blick auf die Lebenswirklichkeit der Nachkriegszeit. Thre
Autorinnen und Autoren thematisieren das Erleben des Krieges, die Riickkehr
der Soldaten, die seelische Erschiitterung der Heimkehrer und die moralischen
wie materiellen Triimmer, in denen sich das Land befindet. Die Literatur der
Stunde Null versteht sich als literarischer Neuanfang — fern von Pathos, fern

587



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

von heroischen Gesten, stattdessen getragen von der Frage, wie man die
Schuld iiberwinden und weiterleben kann.

Wolfgang Borchert (1921-1947)! war der erste und vermutlich
prominenteste Vertreter dieser sogenannten Triimmerliteratur in Deutschland,
der sich diese und &hnliche Fragen stellte. In seinen Kurzgeschichten und
Gedichten spricht er literarisch das an, was man nicht beschreiben konnte und
totschweigen wollte. Der Autor gehdrt zu den eindringlichsten Stimmen seiner
Zeit und beeinflusst zahlreiche deutsche Schriftsteller nach dem Zweiten
Weltkrieg, darunter Alfred Andersch, Heinrich B6ll, Wolfgang K&ppen, Paul
Schalliick und Dieter Wellershoff (vgl. Riihmkorf 34-154).

In weniger als zwei Jahren (Januar 1946—November 1947) verfasste
Borchert trotz seines schlechten Gesundheitszustands etwa flinfzig
Kurzgeschichten. Sie handeln vom Leben des Durschnittsdeutschen wéhrend
und nach dem Zweiten Weltkrieg. Darin werden zentrale Fragen aufgeworfen,
die das Selbstverstindnis einer vom Krieg traumatisierten Generation
beriihren. Borchert setzt sich in seinen Texten mit der Schuldzuweisung
auseinander und damit, wie Schuld unter Téter, Mitldufer oder Zuschauer
aufgeladen wird. Eng damit verbunden ist die Verdnderung des moralischen
Empfindens im Krieg, wodurch auch ein Identitdtsverlust zustande kommt.
Borcherts Kurzgeschichten zeigen, wie ein auf Gehorsam basierendes System
das Individuum auflst und die schlimmsten Griuel geschehen lésst.

Leitmotive in Borcherts Erzdhlungen sind das Leiden der Heimkehrer,
das Unvermdgen zur Normalitit zuriickzufinden, das Schweigen der Miitter,
die Leere in den Stidten und die Zerrissenheit der Uberlebenden. Seine
Figuren sind Suchende — nach Sinn, nach Vers6hnung, nach Menschlichkeit.
Sie fragen sich, ob es einen Gott gibt und welche Rolle er spielt. In Borcherts
Texten wird deutlich: Der Weg zurlick in ein unversehrtes Leben ist verstellt.
Zu tief sitzen die seelischen Wunden, zu grof3 ist das Misstrauen gegeniiber
den Werten der Vorkriegszeit. Somit entsteht ein Portrét einer verlorenen und
innerlich gespaltenen Generation ohne Glauben, ohne Anker — und ohne
Abschied. In ihrer Entwurzelung liegt zugleich eine Hoffnung: dass aus der
bitteren Erfahrung von Krieg, Schuld und Gottverlassenheit ein neues,
menschlicheres Denken erwichst. Wie der amerikanische Autor James Stark
berechtigterweise bemerkt, konnen Borcherts Erzdhlungen nicht im
herkdmmlichen militérischen Sinne als Kriegsliteratur gelten, weil sie keine
historischen Fakten beschreiben, den militdrischen Mut nicht verherrlichen,
Kriegshandlungen kaum nachbilden und die Grenze zwischen Zivilist und
Soldat verschwimmen lassen, sodass Borcherts Figuren nicht durch ihre

! Peter Rithmkorf stellte eine kongeniale Biographie von Wolfgang Borchert in
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dar.

588



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Tapferkeit oder Feigheit, sondern durch ihre Menschlichkeit unter
unmenschlichen Verhéltnissen wiedererkennbar sind (vgl. Stark 152-153).

Verwundete Welt, verletzter Mensch — Krieg als existenzielle Erfahrung

Borchert beschreibt den Krieg als ein namenloses Grauen, das sich durch
Kalte, Hunger, Angst und Tod manifestiert. Seine Erzdhlungen beschreiben
das Leiden des Einzelnen im anonymen Maschinengetriebe des Krieges:

Sie machten viele Kopfe kaputt. Und die gehorten immer Menschen, die sie gar nicht
kannten. Die ihnen nichts getan hatten und die sie nicht mal verstanden. (,,Die
Kegelbahn“, Borchert 196)?

Laut lachte der Kleine. Aber im Dunkeln driickte er sich dicht an das Gewehr, das er
so haf3te. Und der in der Ecke dachte: Keiner ist unter uns, keiner, der nicht zittert.
(,,Vier Soldaten®, Borchert 199)

Der Krieg ist der Ort der Griber — eng, viel zu flach, ausgesprengt in der
eisigen Erde, nicht passend fiir die steifen und krumm gefrorenen Leichen
(vgl. ,,Jesus macht nicht mehr mit“, Borchert 209). Krieg ist Tod und kommt
schneller als die Kriegsbriefe zugestellt werden. Und ,,Krieg Krieg wird mit g
geschrieben. G wie Grube* (,,An diesem Dienstag®, Borchert 224). Man stirbt
einen einsamen eisigen Wintertod (vgl. ,,Die Nachtigall singt*, Borchert 214)
und liegt in einem fremden Grab, umgeben von fremd riechender Erde (vgl.
»Radi“, Borchert 223). Der Krieg bedeutet eine Linie, die ein kahlkdpfiger
Mann mit einem Rotstift auf eine Karte zieht, und einen Punkt, wo die
Soldaten nachts einen rosanen Fleck im Schnee hinterlassen — ein blutig
brennendes Dorf (vgl. ,,Die Katze war im Schnee erfroren®, Borchert 212).
Der Krieg ist eine von einer Bombe zerstorte Kiichenuhr, deren Zeiger um
halb drei erstarrt sind — das Ende des Paradieses (vgl. ,,Die Kiichenuhr*,
Borchert 238-239). Der Krieg ist eine gnadenlos zerkriimelte Stadt:

Milliarden Kriimel und einige hundert Leichenfinger. Aber sonst kein Haus, keine
Frau, kein Baum. Totes nur. Zerstortes, Zerfallenes, Zerborstenes, Zerwiihltes,
Zerkriimeltes. Totes nur. Totes. Kilometerweit, kilometerbreit Totes. (,,Billbrook*,
Borchert 93)

Dem Krieg folgen Trauer, Verzweiflung, Elend und Hunger. Er hinterldsst
,Menschkriimel, Steinkriimel, Stadtkriimel, Weltkriimel*“ (,,Billbrook®,
Borchert 103) und ,,vereinsamte Mauern in einer ,,Schuttwiiste (,,Nachts
schlafen die Ratten doch®, Borchert 255). Und es bleibt eine Miidigkeit, fiir
die es keinen Schlaf gibt, ,,eine Weltmiidigkeit, die nichts mehr erwartet*

2 Anmerkung: Die Kurzgeschichten von Wolfgan Borchert stammen aus einem einzigen
Band.

589



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

(,Der Kaffe ist undefinierbar”, Borchert 229). Die Besiegten sind
, Verzweifelte, Miide, Todestraurige, Selbstmordmutige, denen der Mut zum
Leben ausging — Freudlose und Freundlose, Kraftlose* (,,Die Elbe*, Borchert
110).

Die Besiegten sind vorzeitig veraltet. ,,Dann sind sie lberfallig, die
Freude, der Mut und die Kraft“ (,,Die Elbe. Blick von Blankenese®, Borcher
110). Verstimmelt sind nicht nur die Korper, sondern auch die Seelen. Der
Krieg hinterldsst Waisen (,,Nachts schlafen die Ratten doch, vgl. Borchert
258), untrostliche Miitter (,,Die lange, lange Stralle lang*, vgl. Borchert 305)
und Witwen. Der Krieg formt eine Generation ,,ohne Gliick, ohne Heimat und
ohne Abschied®, ,,ohne Bindung, ohne Vergangenheit, ohne Anerkennung*
(,,Generation ohne Abschied®, Borchert 67). Die Erzihlungen halten nicht nur
duBlere Zerstorung fest, sondern die innere Auflosung menschlicher MaB3stibe.
Der Krieg ist kein duferer Ausnahmezustand — er ist eine neue Realitit, in der
menschliche Kategorien wie Mitgefiihl, Recht, Wiirde und Sinn kollabieren.
Das Erzidhlen selbst wird bei Borchert zu einem Versuch, dieser Leere
entgegenzuwirken — ein Versuch, zu erinnern, zu klagen und zugleich zu
retten, was an Menschlichkeit iibrig geblieben ist.

Erinnerung als Last — Schuld, Gewissen und innere Zerrissenheit

Die bewusste Reflexion von Kriegserfahrungen und Schuldgefiihlen trigt zur
korperlichen Stabilitdt bei und er6ffnet Raum fiir personliche Entwicklung. In
Borcherts Kurzgeschichten ist der Krieg nicht nur physische Vernichtung,
sondern auch ein moralisches Trauma. Angesammelt sind viel zu viele
Gewissensbisse — Schuld am Leid des Fremden, des Feindes, Schuld
gegeniiber den toten Kameraden, Schuld an der Zerstdrung, an dem Krieg
selbst. Borcherts Figuren sind geprigt von einem tiefen, oft unaussprechlichen
Schuldgefiihl — ein Gefiihl, das nicht durch dullere Urteile, sondern durch die
innere Auseinandersetzung mit dem eigenen Handeln entsteht. Schuld wird
nicht erklért oder analysiert, sie ist da. Sie durchdringt Gedanken, Gespréche,
Erinnerungen, sie schleicht sich in die Trdume und in die Nacht ein. Die Frage,
wer schuld ist, bleibt oft in Bocherts Texten unbeantwortet — oder wird zu
einer Spirale aus Anklage und Rechtfertigung.

Beispielsweise wiegt die Last der Erinnerungen schwer in der
Geschichte ,,Die lange lange Stralle lang*, denn Timm erinnert sich stindig an
das Gesicht des alten Russen, den er trat:

Da hat Timm den Alten in den Hintern getreten. Da hat der Alte sich umgedreht.
Ganz langsam, sagt Timm, und er hat ihn ganz traurig angekuckt. Gar nichts weiter.
Aber er hat ein Gesicht gehabt wie sein Vater. Genau wie sein Vater. (Borchert 293)

590



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Die Erinnerung ist hier nicht bloB retrospektiv, sondern unentrinnbar
gegenwirtig. Sie scheint in diesem Moment des Erinnerns wie lebendig
aufgeladenes Erlebnis. Gerade weil der Alte nicht reagiert, wird das
Schuldgefiihl verstirkt — das Leid des Anderen kann nicht verdringt werden,
weil der Andere wie der eigene Vater empfunden wird. Und das Gewissen
meldet sich trotz des Feindbilds und der verleugneten Menschlichkeit des
Gegners: Die Scharfschiitzen in ,,Die Kegelbahn* kénnen nachts nicht
schlafen, weil die von ihnen zerfetzten K&pfe im Dunkeln leise donnernd wie
Kugeln auf einer Kegelbahn zu rollen beginnen. Einer der beiden
Scharfschiitzen in der Kurzgeschichte ,,.Die Kegelbahn* gibt zu: ,,Und wir
sitzen nun damit an.“, worauf der andere bestitigt: ,,Ja, wir sitzen nun damit
an.“ (Borchert 196-197). Die Toten geraten nach dem Krieg nicht in
Vergessenheit, denn die Erinnerung verfolgt die Lebenden.

Die Toten sind es, die vielen vielen Toten. [...] Es sind zu viele. Sie dréngeln sich
nachts in der Luft. Die vielzuvielen Toten sind das. Sie haben keinen Platz. Denn
alle Herzen sind voll. Uberfiillt bis an den Rand. (,,Stimmen sind da in der Luft — in
der Nacht“, Borchert 51-52)

Die Figuren in Borcherts Kurzgeschichten sind somit nicht Téter im
klassischen Sinn, sondern Triger einer moralischen Last, die sie nicht
abwerfen konnen. Verantwortung wird nicht in juristischen Kategorien
verhandelt, sondern als existenzielle Grundfrage: Wie lebt man weiter, wenn
das eigene Handeln unausldschlich geworden ist?

Entmenschlichung — Macht, Verantwortung und Identititsverlust

Die Schuldaufarbeitung des Nationalsozialismus und des Krieges in
Borcherts Erzdhlungen ist mit dem moralischen Dilemma des freien Willens
und der Depersonalisierung innerhalb der Befehlskette® verkniipft. Der
Nationalsozialismus wird in Borcherts Prosa als Struktur der
Entpersonlichung dargestellt. Individualitit ist im Dritten Reich nicht
vorgesehen, denn das Individuum ist nur als Teil der Volksgemeinschaft*
wertvoll, als Triager von Funktionen, Uniformen und Befehlen. Die strenge
hierarchische Struktur, bei der alle dem Willen des Fiihrers unterliegen,
bedingt die Reduzierung des Lebens auf die Erteilung und die mechanische
Ausfiihrung von Befehlen. Der Mensch wird zu einem Befehlsmechanismus

3 Das Problem der Schuld und das damit verbundene Problem der Befehlserteilung und -
ausfilhrung in Borcherts Kurzgeschichten sind Gegenstand zahlreicher wissenschaftlicher
Arbeiten. (vgl. Migner 45-50), (vgl. Horst 68-76).

4 Genauer zur nationalsozialistischen Ideologie (vgl. Hitler 277-320, 617-644).

591



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

verdinglicht. Bevormundung, Zwang und Manipulation verhindern
Selbstbestimmung und Reflexion. Das Ich ist beschidigt, zersplittert oder gar
ausgeloscht. Krieg und Diktatur erscheinen nicht nur als dulere Systeme der
Gewalt, sondern als Kréfte, die tief in das Selbst des Menschen eingreifen und
ihn innerlich deformieren.

Ein Beispiel fiir die besonders entmenschlichte Denkweise liefert der Soldat
aus ,,Lesebuchgeschichten in ,,Drau3en vor der Tiir*:

Als der Krieg aus war, kam der Soldat nach Hause. Aber er hatte kein Brot. Da sah
er einen, der hatte Brot. Den schlug er tot. Du darfst doch keinen totschlagen, sagte
der Richter. Warum nicht?, fragte der Soldat. (Borchert 81)

Diese Szene zeigt auf drastische Weise, wie tief das moralische
Empfinden durch die Erfahrung des Krieges erschiittert ist. Der Soldat handelt
rein funktional nach einem instrumentellen Uberlebensprinzip, das ethische
Kategorien wie Unrecht oder Mitgefiihl ausgeblendet hat. Das Wesen des
Menschen hat sich verdndert; er ist sich selbst fremd geworden. In diesem
Sinne ist der Andere in Borcherts Kriegserzahlungen nicht nur der Feind. Der
Andere ist auch das neue Menschenbild, das durch die Regime und den Krieg
deformierte Menschenwesen, das die Figuren nach Kriegsende schmerzhaft
zu Uiberwinden versuchen. Die Entmenschlichung richtet sich nicht nur gegen
den Gegner, sondern gegen das eigene Ich. Hoffnung ist keine trostende
Empfindung, sondern ein sarkastisches Echo auf ein verlorenes Vertrauen in
die Menschlichkeit. Das Wertesystem und die ethische Orientierung werden
grundlegend untergraben und durch Zynismus, Ohnmacht und moralische
Leere ersetzt.

Die schmerzhafte Verarbeitung der bitteren Erfahrungen von
Nationalsozialismus und Krieg, die Uberwindung der Identitéitskrise und die
Riickkehr zum eigenen Ich konnen nicht vollstindig abgeschlossen werden.
Borcherts Figuren fiihlen sich gegeniiber dem Gegner schuldig, denn sie haben
thm Leid zugefiigt, sie haben getitet, gedemiitigt und die Dorfer
niedergebrannt. Aber Borcherts Charaktere fiihlen sich auch fiir ihre eigene
Depersonalisierung schuldig, weil sie schreckliche Dinge, die nicht ihrem
Wesen entsprechen, zulieen und taten. Sie kimpfen mit ihrem Schuldgefiihl.
Sie wollen es loswerden, weil es ihr Leben in eine Holle verwandelt. Sie finden
teilweise eine Rechtfertigung darin, dass sie nur Befehle befolgt haben.
SchlieBlich war dies das Wesen des Krieges — sie hitten nichts anderes tun
konnen, sie mussten Befehle ausfiihren, sie waren verpflichtet zu gehorchen.
Dieses moralische Dilemma wird im Dialog der Scharfschiitzen in ,,Die
Kegelbahn* deutlich:

Aber man hat es doch befohlen, fliisterte der eine.
Aber wir haben es getan, schrie der andere.

592



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Aber es war furchtbar, stohnte der eine.

Aber manchmal hat es auch Spall gemacht, lachte der andere.

Nein, schrie der Fliisternde.

Doch, fliisterte der andere, manchmal hat es Spal gemacht. Das ist es ja. Richtig
Spal3. (Borchert 196)

Trotz des Befehlsgehorsams bleibt die moralische Verantwortung bestehen
und hinterldsst tiefe psychische Narben.

Der Entpersonalisierungsprozess im NS-Staat und der damit
verbundene Krieg, wurden in Borcherts Geschichten erfolgreich nachgestellt.
Man wird als ,,Latte ohne eigenes Gesicht in einem endlosen Lattenzaun®
dargestellt (,,Die Hundeblume®, Borchert 30-31). Musterhaft ist die
Beschreibung des Stralenreinigers, Herrn Lorenz, in der Erzahlung ,,Er hatte
auch viel Arger mit den Kriegen*, denn

eigentlich bleibt von Herrn Lorenz nicht mehr viel iibrig in Uniform. Er ist ganz
aufgelost darin. Sie hat ihn verschluckt mit ihrem satten Beamtenviolett. Mit diesem
staatlich satten Violett. (Borchert 261)

Auch die Gefiangniswiérter in ,,Die Hundeblume* sind keine Menschen mehr,
sondern Karikaturen der Macht: ,,blaue Hunde mit Lederriemen um den
Bauch®, ,,blaue Uniformen* (Borchert 30). Sprache wird hier zur Waffe — sie
entlarvt die Mechanismen der Macht, indem sie sie ins Groteske tiberfiihrt.
Der Mensch wird zur Puppe, zum Automaten ohne Namen, Vergangenheit
und Moral. Seine Féahigkeit zur Empathie und zum Denken wird durch Drill
und Angst ersetzt. Deshalb beschreibt Borchert die Soldaten und die Offiziere
als Marionetten: ,,Vor der abgerissenen Marionette stand eine, die noch intakt
war. Noch funktionierte. Vor dem toten Soldaten stand ein lebendiger* (,,Mein
bleicher Bruder”, Borchert 205). Fiir die Scharfschiitzen in der Geschichte
,Die Kegelbahn“ sind feindliche Soldaten und Offiziere nur Kegeln, die
kaputtzumachen sind:

Und immer, wenn sie einen Menschen sahen, schossen sie auf ihn. Und immer war
das ein Mensch, den sie gar nicht kannten. Und der ihnen nichts getan hatte. Aber sie
schossen auf ihn. Dazu hatte einer das Gewehr erfunden. Er war dafiir belohnt
worden. Und einer — einer hatte es befohlen. (Borchert 197)

In der Erzdhlung ,,.Die lange lange Strafle lang® biilt der Feind fiir die 57
kaputten deutschen Marionetten 86 ,,Iwans* ein. Der Obergefreite verkiindet
mit makaberem Stolz: Das ist noch gar nichts. 86 Iwans haben wir die eine
Nacht geschafft. 86 Iwans.[...]Mit einem einzigen MG in einer Nacht*
(Borchert 300).

Es ist die kalte, entmenschlichte Bilanz des Krieges — Menschenleben
als Tauschmiinzen. Angst, stindiger Horror, das mechanische Befehlen und

593



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Gehorchen sowie die Erkenntnis, dass der Mensch zum bloflen Mittel zum
Zweck reduziert wird, formen eine psychische Realitét, ein Denkmuster und
ein Weltbild. Letztlich bleibt eine deformierte Identitdt zuriick. Diese
Verinderung erweist sich als so nachhaltig und tiefgreifend, dass sie selbst
nach dem Krieg, in der Zeit des Begreifens und der Schuldaufarbeitung, kaum
iiberwindbar ist. Die Schuldgefiihle der Figuren bei Borchert sind keine
Einbildungen oder Missverstindnisse.” Dérfer, zertrimmerte Schidel,
korperliche und seelische Demiitigungen fremder und unschuldiger Menschen
sind keine Illusionen, sondern erlebte, unausloschliche Realitit. Erlebnisse
wie diese hinterlassen Spuren, die das Bewusstsein eines Menschen fiir immer
prigen.

Eine verlorene Generation will Zukunft aufbauen

Borcherts Figuren sind junge Menschen, die aus Griinden, die au8erhalb ihrer
Kontrolle liegen, in den Krieg hineingeraten sind. Es ist nur natiirlich, dass sie
die Schuld fiir das groB3e Unheil bei jenen suchen und finden, die sie getduscht
oder zur Teilnahme am Krieg gezwungen haben — bei denen, die auf hochster
Ebene die Befehle erteilt haben. In der Erzéhlung ,,Im Mai, im Mai schrie der
Kuckuck® erinnert sich der aus dem Krieg zuriickgekehrte ,,zwanzigjéhrige
Greis“ an den Abschied von der Heimat, an die Bereitschaft zu Heldentaten,
an die Feste, die GruBBworte, die Reden und Aufbruchslieder — und dann an
das Aufeinandertreffen mit dem Unvorstellbaren:

Und was dann kam, dafiir gibts keine Vokabel, davor ist alles Geschwétz, denn wer
weil} ein VersmaB fiir das blecherne Gemecker der Maschinengewehre und wer weil3
einen Reim auf den Aufschrei eines achtzehnjdhrigen Mannes, der mit seinen
Gedarmen in den Hianden zwischen den Linien verwimmerte, wer denn, ach keiner!!!
(Borchert 283)

Die Schuld liegt nicht nur bei Generdlen, Ministern und dem Fiihrer, sondern
auch bei den Schulmeistern und Pfarrern (,,Die lange, lange StraBe lang®,
Borchert 295), bei den Vitern, die sich ,tief in ihr Gesicht verstecken® (,,Im
Mai, im Mai schrie der Kuckuck®, Borchert 284) — letztlich bei der gesamten
alten Generation, die den jungen Menschen falsche Werte und ein
missverstandenes Pflichtgefiihl anerzogen hat. Leutnant Fischer bekennt in
,Die lange, lange StraBe lang*: ,,Mein Vater hat mich verraten und meine
Mutter hat mich ausgestoBen aus sich® (Borchert 292). Doch die junge
Generation, die den Krieg iiberlebt hat — die Triimmergeneration — ist

> Die gegensitzliche Lesart vertritt der bulgarische Germanist Bogdan Mirtschew. Er hebt
hervor, dass die Figuren von Borchert niemanden als Schuldigen erkennen und willig die
Verantwortung fiir das Toten tibernehmen, wobei sich ihr Schuldkomplex auf unbewusste
Illusionen und Missverstiandnisse zuriickfithren ldsst. (vgl. Mirtschew 171-181).

594



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

entschlossen, zu Maschinengewehren, Granaten, Hass, Krieg und Tod ,,Nein*
zu sagen (,,Dann gibt es nur eins!“, Borchert 527). Sie will nicht mehr dem
Gestellungsbefehl folgen, ,,nie mehr antreten auf einen Pfiff hin und Jawohl
sagen auf ein Gebriill, ,nie mehr Sand in den Zéhnen haben vor Angst.
(Keinen Steppensand, keinen ukrainischen und keinen aus der Cyrenaika oder
den der Normandie — und nicht den bitteren bdsen Sand [der] Heimat!)* (,,Das
ist unser Manifest*, Borchert 517). Sie will nicht mehr aus Angst singen, nicht
toten, nicht leiden. Diese Generation traumt von einem neuen Deutschland,
von ,,Hauser bauen in die reingefegte Luft der Nihilisten, Hauser aus Holz und
Gehirn und aus Stein und Gedanken® (,,Das ist unser Manifest™, Borchert
523), von Stddten, wo ,,die weisen Ménner, die Lehrer und die Minister, nicht
liigen, [...] die Dichter sich von nichts anderem verfiihren lassen, als von der
Vernunft ihres Herzens, [wo] es keine Werkstitten fiir Prothesen und keine
Rollstiihle gibt* (,,Im Mai, im Mai schrie der Kuckuck*, Borchert 285). In der
entschiedenen Ablehnung des nationalsozialistischen Erbes, im Wunsch nach
Riickkehr zur Normalitidt und im Aufbau eines freien, menschenwiirdigen
Lebens sicht Borchert die Grundlage fiir die Uberwindung und
Neuverhandlung der Schuld, die auf der Triimmergeneration lastet. Es ist eine
Generation von Heimkehrern, der die Jugend weggenommen wurde.
Borcherts Erzdhlungen sind Sinnbilder dieser Generation: geprigt von
Entbehrung, Trauer, Leid und Tod — und doch auch von Hoffnung, von
Sehnsucht und der ungebrochenen Lebenslust.

Borchert ldsst in seinen Texten immer wieder einen Funken Hoffnung
aufleuchten, indem er zeigt, wie das Leben in all seiner Verletzlichkeit gegen
den Tod antritt. In Borcherts Texten steckt noch der absolute Wille, eine neue
Zukunft aufzubauen. Dieser Wille fulit im eigenen Leid, er relativiert und
kontextualisiert auch die Schuld am Kriegsgeschehen — denn das erlebte
Grauen traf nicht nur den Feind, sondern auch die Deutschen selbst. Fiir eine
Generation, die die Schrecken des Krieges erlebt hat, bedeutet Leben vor
allem: sich dariiber zu freuen, ,,dal man weitergehen kann“ (,,Die Stadt*,
Borchert 81). Thr moralischer Malistab ist die Wahrheit, ihr Manifest ist die
Liebe. Trotz des Wahnsinns dieser Welt bleibt sie entschlossen, immer wieder
zu lieben (,,Das ist unser Manifest*, Borchert 522). Sie ist ,,voller Ankunft zu
einem neuen Lieben, zu einem neuen Lachen, zu einem neuen Gott™
(,,Generation ohne Abschied“, Borchert 69). Wie die deutsche
Literaturkritikerin Marianne Schmidt schliissig bemerkt, hat die von Borchert
angestrebte Verdnderung keine festen Konturen. Wo konkrete Bilder fehlen,
arbeitet er mit Symbolen und Stimmungen. Dabei wird es deutlich, dass es
thm nicht um eine Flucht aus der Realitdt, sondern um deren entschlossene
Uberwindung geht (vgl. Schmidt 131-136).

595



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Der verstummte Gott — Orientierungslosigkeit ohne Vergebung

Fiir Borchert und seine Figuren ist die Losungsfindung bzgl. des Umgangs mit
dem Nationalsozialismus und dem Krieg, der Schuld, der Verantwortung und
der notwendigen Verinderung von Gesellschaft und Individuum eng mit
threm Verhiltnis zu Gott verkniipft. Erwdhnenswert ist die Feststellung der
tiirkischen Literaturwissenschaftlerin Nazire Akbulut, dass die Leugnung
Gottes eines von Borcherts Leitmotiven darstellt. Sie verweist dazu
exemplarisch auf die Erzahlung ,,Gottes Auge®, in der ein kleiner Junge, die
Existenz Gottes ablehnt, nachdem seine essenziellen Fragen zum Leben
unbeantwortet bleiben. Zur Untermauerung dieser These zitiert Akbulut auch
Borcherts Biografen Peter Rithmkorf, fiir den sich Borcherts Konflikt weniger
gegen die Kirche als korrupte Institution richtet, sondern vielmehr gegen Gott
als Person — eine Instanz, die Borchert einerseits leugnet, andererseits aber als
verantwortlich benennt (vgl. Akbulut 24 —38). Diese Wahrnehmung Gottes
und die Rebellion gegen ihn sind bei Borchert keine Ausdrucksform von
Satanismus, sondern das vehemente, teils naive Gottesleugnen eines
atheistischen Zweiflers, der wenig iiber religiose Fragen weiB® und sich von
der Welt und ihren Grausamkeiten betrogen fiihlt. Kurzum gilt fiir Borchert
und seine Figuren: Gott existiert nicht — doch sollte er existieren, trigt er die
Schuld und Verantwortung fiir das Leid. So sagt der Gefangene in der
Erzéhlung ,,.Die Hundeblume*:

Gott, den sie den Guten nennen, ist nicht da. Und was da war, das was sprach, war
in dir. Vielleicht war es ein Gott aus dir — du warst es! [...] Gott ist das Leben — das
ist alles. Aber das ist so viel, daf} er nicht mehr sein kann. Sonst ist nichts. (Borchert
28)

In ,Die Kegelbahn“ entfaltet sich folgender Dialog zwischen den
Scharfschiitzen: ,,Aber Gott hat uns so gemacht. Aber Gott hat eine
Entschuldigung, sagte der andere, es gibt ihn nicht“ (Borchert 196). Die
Erzdhlung ,,Und keiner weill wohin. Der Kaffee ist undefinierbar endet mit
den Worten: ,,0b ein Glasrohrchen’ zersprang — oder ein Herz: Gott horte von
all dem nichts. Er hatte ja keine Ohren. Das war es. Er hatte ja keine
Ohren*“(Borchert 236). In ,,Die lange lange StraB3e lang* teilt Leutnant Fischer
mit: ,,Jch bin 25 Jahre alt. 25 mal 57. Und die haben sie bei Woronesch
begraben. Nur ich, ich, ich bin noch unterwegs. [...] Hunger hab ich. Aber der
liebe Gott hat keinen Loffel* (Borchert 292, ). In ,,Gottes Auge* fiihlt sich das
Kind schlieBlich von Gott betrogen, als das gekochte Fischauge, das laut der
Mutter auch das Auge Gottes ist, nicht auf seine Frage antwortet, ob der
Grofvater doch noch einmal wiederkomme: ,,Es kam keine Antwort. Gott

¢ Gemeint ist hier das christliche Verstindnis von Gott und Glauben.
7 Das Glasrohrchen ist das soeben von einer der Figuren (dem Médchen) getrunkene Gift.

596



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

sagte nichts. Da ging ich, ohne mich nach dem Auge umzusehen, laut aus der
Tiir* (,,Gottes Auge®, Borchert 430).

Zusammenfassend ladsst sich feststellen, dass Gott eine abwesende,
verstummte oder vollig negierte Figur in Borcherts Kurzgeschichten darstellt.
Der Glaube an eine gottliche Ordnung, an Trost oder Gerechtigkeit zerbricht
unter dem Gewicht des Erlebten. Statt Gebet erklingt Anklage, statt Erlosung
herrscht Stille. Die angefiihrten Zitate zeugen von der Unfahigkeit der
Figuren, die dringenden Fragen nach Schuld und Verantwortung zu
bewiéltigen. Die Frage nach Gott ist bei Borchert kein theologisches
Gedankenspiel — sie ist Ausdruck tiefster existenzieller Verzweiflung. Und sie
ist untrennbar verbunden mit der Erfahrung von Schuld, Leid und
Verlassenheit. Die Verbrechen des Krieges, die Gleichgiiltigkeit der
Institutionen, das Verstummen der goéttlichen Stimme — all das ldsst keinen
Platz fir eine trostende, rettende Instanz. Der Verlust Gottes bedeutet bei
Borchert aber nicht bloB das Ende religioser Hoffnung — er fiihrt zu einer
tiefergehenden Krise: Ohne Gott fehlt nicht nur der metaphysische Sinn,
sondern auch ein verldsslicher moralischer Mallstab. Das fiihrt zu
Orientierungslosigkeit, zu Schuld, die sich nicht erlosen ldsst, und zu einem
Humanismus, der oft ins Leere lduft. So vermodgen es manche der
beschriebenen Heimkehrercharaktere, sich durch pragmatisches Denken in die
Gesellschaft einzugliedern, andere werden zu AuBlenseitern oder begehen
Selbstmord. Die meisten jedoch werden von einem nahezu unertrdglichen
Schuldgefiihl geplagt. Dieses ldsst sich zwar objektiv begriinden, doch das
Schuldgefiihl in Borcherts Erzdhlungen fiihrt nicht zu Katharsis, nicht zu Reue
oder gar zu Umkehr. Vielmehr wird es als seelisches Trauma dargestellt, das
aus erlittenen oder selbst verursachten Griueln erwéchst und das die Figuren
um jeden Preis iiberwinden mochten. Die moralische Belastung muss
iberwunden und gerechtfertigt werden. In diesem Verfahren der
Selbstentlastung versuchen die Betroffenen, ihre eigene Schuld auf andere
abzuwilzen, suchen und finden &dullere Umstinde, die ihrer Kontrolle
entzogen waren — Situationen, gegen die sie sich nach eigener Uberzeugung
nicht hitten wehren konnen, da sie lediglich Befehlen gehorchten. Doch weder
die Figuren, noch Borchert selbst gestehen sich ihre Siinden (Siinden, nicht
bloB Fehler) ein. Das Fehlen von Reue und Demut verweist auf eine
existenzielle Verdringung und den Verlust ethischer Selbstwahrnehmung.
Deshalb bleiben die Kriegserfahrenen ihren Empfindungen unterworfen,
leben in stidndiger Angst und Unsicherheit und sind unfahig, die Schrecken des
Nationalsozialismus, des Krieges und ihr eigenes Schuldgefiihl zu
tiberwinden.

597



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Humanismus ohne Halt — Der Wille zur Erneuerung in einer gottlosen
Welt

Die Intention der Texte stiitzt sich auf die Vision eines neuen Deutschland.
Aus den Texten geht hervor, dass der Wille zur Verédnderung spiirbar ist, auch
wenn die Konturen der ersehnten gesellschaftlichen Verdnderungen in
Borcherts Erzdhlungen vage und unbestimmt bleiben. Borcherts Botschaften
sind Antikriegsbotschaften, durchdrungen von Mitgefiihl und Verstindnis fiir
den Anderen — auch fiir den Fremden. Doch dieses Mitgefiihl tragt die Ziige
des atheistischen Humanismus, nicht die der christlichen Barmherzigkeit. In
,,Das ist unser Manifest* ruft Borchert zu mehr Verbundenheit auf: ,,sie alle,
die Angst haben und Not und Demut: Die wollen wir lieben in all ihrer
Erbarmlichkeit. Die wollen wir lieben wie die Christen ihren Christus: Um ihr
Leid*“ (Borchert 523). Borchert entwirft eine an christliche Symbolik
angekniipfte Ethik, indem das individuelle Leid in ein moralisches Postulat
kollektiver Verantwortung und Liebe verwandelt wird. Es ist kein Zufall, dass
Borchert in den ersten Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg als ,,deutscher
Camus“ bezeichnet wurde (vgl. Warkentin 3-15). Es lassen sich klare
Parallelen in zentralen Themen wie Humanismus, Schuld und Verantwortung
ziehen. Ohne den Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben, wird an dieser
Stelle betont: Sowohl bei Borchert als auch bei Camus werden diese Themen
aus der Perspektive der Gottlosigkeit behandelt. Borchert gelangt zwar nicht
explizit zu Camus’ paradoxem Konzept eines Heiligen ohne Gott, doch seine
Uberlegungen und Appelle an den Humanismus, an den Aufbau einer neuen,
gerechten Welt ohne Gott und seine Angst vor einem Riickfall in die alten
Verhiltnisse — bedingt durch die Entschlossenheit jener Generation, die den
Krieg iiberlebt hat — bewegen sich in dieselbe Richtung.® Borchert und seine

8 Relevant ist in diesem Zusammenhang die Auffassung des deutschen Theologen Karl-Josef
Kuschel, der hervorhebt, dass Camus die Frage nach der Schuld entschieden vom Glauben an
Gott loslost und damit das traditionelle Verhéltnis von ,,Moral* und ,,Metaphysik®“ aufhebt.
Kuschel zitiert dazu den bekannten Gedanken aus Camus’ Roman ,,Die Pest®: ,,Kann man
ohne Gott ein Heiliger sein, das ist das einzig wirkliche Problem, das ich heute kenne.“
(Camus 151). Der Kritiker betont, dass Camus damit das Problem der Schuld seiner religidsen
Verankerung entzieht und es zu einer Frage der Selbstverortung des nichtreligidsen,
nichtchristlichen Menschen macht. Aus einer religiésen Frage wird so ein allgemeiner
anthropologischer Problemkomplex. Camus zeigt, dass Schuld nicht verschwindet, wenn es
keinen Gott gibt, sondern dass sie auch in der Perspektive des Atheismus fortbesteht. Kuschel
weist zudem darauf hin, dass viele deutsche Autoren nach 1945 nicht mehr auf eine
traditionelle christliche Weltdeutung zuriickgreifen konnten, da sie die Welt als Rétsel, als
apokalyptische Dunkelheit erlebten. (vgl. Baumann, Kuschel 11-23).

598



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Figuren vermogen nicht zu erkennen, dass es gerade diese Denkweise war, die
vor dem Krieg das Bdse herautbeschwor — geblendet von Hoffnungen auf ein
besseres neues Leben, getragen vom Glauben an menschliche Ideale, hatten
sie das Bose einst selbst gewéhlt und herbeigesehnt. Sie begreifen nicht, dass
diese Haltung sie immer wieder in Enttduschungen und in unldsbare
moralische wie seelische Konflikte stiirzen wird. In den Texten zeigt sich der
Glaube an Heilige ohne Gott, die angeblich zum Aufbau einer neuen
Weltordnung berufen sind. Dieser Glaube schligt unweigerlich in die
Enthiillung von Teufelswesen wie dem vergotterten Fiihrer. Generalisierend
betrachtet, erkldrt das in Borcherts Kriegserzdhlungen nachgebildete
Wertesystem zum Teil die Geschehnisse in Deutschland vor und wéhrend des
Krieges. Die historischen Fakten sind unbestreitbar: Die Nationalsozialisten
kamen durch demokratische Wahlen an die Macht.? Die nationalsozialistische
Doktrin entsprach den tief verankerten psychologischen Dispositionen des
deutschen Volkes in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts. Der Glaube an
Gott wurde durch den Glauben an den Fiihrer und die bedingungslose Hingabe
an ihn ersetzt. Man fand einen neuen Heiligen ohne Gott.

Gegen das Vergessen — Borcherts Mahnung

Heute ist die Notwendigkeit, den Krieg neu zu tiberdenken, spiirbarer denn je.
Die Fragen, die Wolfgang Borcherts Kurzgeschichten aufwerfen — nach
Schuld, Verantwortung, Menschlichkeit und dem Umgang mit Krieg — sind
keine historischen Randnotizen.

In einer Zeit, in der Kriege wieder in Europa stattfinden, riicken die
literarischen Warnungen der Nachkriegsgeneration mit neuer Wucht ins
Bewusstsein. Auch die Frage nach dem Anderen — einschlieSlich nach dem
Feind — bleibt aktuell. Wer den Anderen nicht mehr als Menschen erkennt,
verliert selbst die Menschlichkeit. Diese Erkenntnis ist im 21. Jahrhundert
nicht weniger relevant als 1947. Zugleich stellt sich heute wie damals die
Frage, wie eine Gesellschaft mit Schuld umgeht. Nicht jede Schuld ist
historisch gleich, aber jede Schuld erfordert Verantwortung zu iibernehmen.
Die Neigung, Schuld auf den Anderen — auf den Fremden, den Gegner, die

9 Genauer zur Machtergreifung und der Festlegung Hiltlers als wichtige politische Figur (vrg.
Hitler’s consolidation of power, The Enabling Act and the Nazi revolution in Third Reich
unter https://www.britannica.com/place/Third-Reich).

599


https://www.britannica.com/place/Third-Reich

Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Vergangenheit — zu projizieren, bleibt eine gesellschaftliche Versuchung.
Borcherts Texte mahnen, dieser Versuchung nicht zu erliegen. Sie zeigen:
Schuld lédsst sich nicht verdringen oder delegieren — sie muss erkannt,
durchlebt und als Teil der eigenen Geschichte angenommen werden. In einer
zunehmend polarisierten Welt, in der politische Gewalt, autoritidres Denken
und ideologische Rhetorik wieder salonfihig werden, ist Borcherts
Ausdrucksform ein Gegenentwurf: fragil, zweifelnd, aber menschlich
ausgerichtet. Borcherts literarische Warnung gilt nicht nur den Tétern der
Vergangenheit, sondern den Menschen der Gegenwart. Sie gilt jedem, der
schweigt, wenn gesprochen werden miisste; jedem, der sich hinter Befehlen,
Systemen oder Dogmen versteckt. Seine Texte sind ein Aufruf, die Wiirde des
Menschen nicht dem Kalkiil zu opfern — und den Krieg niemals als blofle
Notwendigkeit, sondern als moralisches Scheitern zu begreifen. Doch
Borcherts Haltung zur Schuld ist nicht frei von Widerspruch. Er macht
deutlich, dass es keine einfachen Antworten gibt — und genau darin liegt seine
literarische Stirke. Gleichzeitig neigt er dazu, die Verantwortung den
Umstdnden zuzuschreiben. Das impliziert, dass das Bose als Teil der
menschlichen Natur ist, sodass die Schuld als natiirliches Gefiih infolge zu
betrachten ist. Folglich wird sie in seinen Texten nicht selten externalisiert —
eine Tendenz, die nachvollziehbar, aber ethisch problematisch ist.

Gerade aus diesem historischen Hintergrund und aus dem sich
gegenwartig entwickelten Spannungsverhiltnis zwischen Ost und West ergibt
sich die Notwendigkeit, Erinnerungen wach zu halten, die Vergangenheit
immer wieder aufs Neue zu ergriinden, zu erzdhlen und aufzuarbeiten, um
diese letztlich zu bewiltigen.

Literaturverzeichnis

Primérliteratur

Borchert, Wolfgang. Das Gesamtwerk. Rowohlt Taschenbuch Verlag:
Reinbek bei Hamburg, 2009.

Borchert, Wolfgang. Draufien vor der Tiir. Rowohlt Taschenbuch Verlag:
Reinbek bei Hamburg, 1975.

Sekundirliteratur

Akbulut, Nazire. Das Mutterbild in den Protesttexten und Kurzgeschichten
von Wolfgang Borchert. in: Jahresheft der Internationalen Wolfgang-
Borchert-Gesellschaft e.V. 31, 2019.

Albert, Camus. Die Pest. Rowohlt Verlag: Reinbek bei Hamburg, 1950.

Hitler, Adolf. Mein Kampf, Zhar Ptiza Verlag, Sofia, 2001.

Horst, Manfred. Mein bleicher Bruder, in Interpretationen von Wolfgang
Borchert. R. Oldenburg Verlag: Miinchen 1962.

600



Analele Universitatii ,, Ovidius ” Constanta. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025

Migner, Karl. Das Drama Draussen vor der Tuer. in Interpretationen von
Wolfgang Borchert. R. Oldenburg Verlag: Miinchen 1962.

Mirtschew, Bogdan: Ausgeliefert an das Unaussprechliche: Daseinskrise und
innere Konflikte der Heimkehrerfigur im literarischen Werk von
Wolfgang Borchert. in: Pack das Leben bei den Haaren. Wolfgang
Borchert in neuer Sicht. hrsg. von Gordon Burgess und Hans-Gerd
Winter: Hamburg 1996.

Rihmkorf, Peter. Wolfgang Borchert in  Selbstzeugnissen und

Bilddokumenten. Rowohlt Taschenbuch Verlag: Reinbek bei Hamburg,
1961.

Schmidt, Marianne: Wolfgang Borchert. Analysen und Aspekte.
Mitteldeutscher Verlag: Halle (Saale) 1970.

Stark, James. Wolfgang Borchert's Germany. Reflections of the Third Reich.
University Press of America, Lanham, Maryland, 1997.

Warkentin, Erwin J. Unpublishable Works. Wolfgang Borcherts Literary
Production in Nazi Germany. Camden House: Columbia, USA, 1959.

Internetquellen

Baumann, Urs, Kuschel Karl-Josef. Wie kann denn ein Mensch schuldig
werden? Literarische und theologische Perspektiven von Schuld.
Internetausgabe Tiibingen, 1990 (abgerufen am 7.03.2025)
https://publikationen.unituebingen.de/xmlui/bitstream/handle/10900/43666/p
df/schuld.pdf?sequence=2&isAllowed=y (abgerufen am 30.04.2025)

Hitler’s consolidation of power, The Enabling Act and the Nazi revolution in
Third Reich unter https://www.britannica.com/place/Third-Reich (abgerufen
am 03.05.2025)

601


https://publikationen.unituebingen.de/xmlui/bitstream/handle/10900/43666/pdf/schuld.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://publikationen.unituebingen.de/xmlui/bitstream/handle/10900/43666/pdf/schuld.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://www.britannica.com/place/Third-Reich

