
Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

587 

 

AUFARBEITUNG DES NATIONALSOZIALISMUS UND DES 

KRIEGES IN DEN KURZGESCHICHTEN VON WOLFGANG 

BORCHERT 

 

[RETHINKING NAZISM AND WAR IN THE STORIES OF 

WOLFGANG BORCHERT] 

 

Rositsa Vasileva 

Konstantin Preslavsky University of Shumen 

 

  
Abstract: The problem of rethinking the guilt of Nazism and war in Borchert’s accounts is 

linked to two other issues: one of command and one of depersonalization. The resolution of 

these three issues is determined by the author’s and his characters’ attitude toward God. For 

Borchert, reinterpreting the bitter experience of war, overcoming the identity crisis, and 

returning to the ‘normal self’ are accompanied by a deep sense of guilt. Borchert's characters 

are aware of their guilt before their comrades, before strangers, and before the enemy. 

However, like Borchert himself, they do not confess their sins, do not repent, and do not 

humble themselves. As a result, they are unable to adequately resolve the problems of guilt 

and responsibility that torment them so severely. 

Keywords: Volfgang Borchert; stories; war; otherness; guilt; rethinking; National 

Socialism. 

 

Zwischen Trümmern und Worten – Wolfgang Borcherts literarische 

Stimme 
Die deutsche Literatur der unmittelbaren Nachkriegszeit steht im Zeichen 

existenzieller Erschütterung: Trümmer, Schuld, Orientierungslosigkeit und 

der Versuch, einen Neuanfang zu wagen. Die deutsche Gesellschaft steht vor 

der Aufgabe, eine Bewältigungsstrategie für ihre Vergangenheit zu finden. 

Dabei befindet sie sich in einem Zwiespalt zwischen dem Streben nach 

Aufarbeitung, bewusstem Erinnern und offener Diskussion einerseits und dem 

Wunsch nach Verdrängung, Verschweigen und Vertuschung andererseits. In 

diesem Spannungsfeld entsteht eine literarische Strömung, die als 

Trümmerliteratur bezeichnet wird. Sie ist gekennzeichnet durch eine radikale 

Nüchternheit der Darstellung, eine knappe, entideologisierte Sprache und 

einen ungeschönten Blick auf die Lebenswirklichkeit der Nachkriegszeit. Ihre 

Autorinnen und Autoren thematisieren das Erleben des Krieges, die Rückkehr 

der Soldaten, die seelische Erschütterung der Heimkehrer und die moralischen 

wie materiellen Trümmer, in denen sich das Land befindet. Die Literatur der 

Stunde Null versteht sich als literarischer Neuanfang – fern von Pathos, fern 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

588 

 

von heroischen Gesten, stattdessen getragen von der Frage, wie man die 

Schuld überwinden und weiterleben kann.  

Wolfgang Borchert (1921-1947)1 war der erste und vermutlich 

prominenteste Vertreter dieser sogenannten Trümmerliteratur in Deutschland, 

der sich diese und ähnliche Fragen stellte. In seinen Kurzgeschichten und 

Gedichten spricht er literarisch das an, was man nicht beschreiben konnte und 

totschweigen wollte. Der Autor gehört zu den eindringlichsten Stimmen seiner 

Zeit und beeinflusst zahlreiche deutsche Schriftsteller nach dem Zweiten 

Weltkrieg, darunter Alfred Andersch, Heinrich Böll, Wolfgang Köppen, Paul 

Schallück und Dieter Wellershoff (vgl. Rühmkorf 34-154). 

In weniger als zwei Jahren (Januar 1946–November 1947) verfasste 

Borchert trotz seines schlechten Gesundheitszustands etwa fünfzig 

Kurzgeschichten. Sie handeln vom Leben des Durschnittsdeutschen während 

und nach dem Zweiten Weltkrieg. Darin werden zentrale Fragen aufgeworfen, 

die das Selbstverständnis einer vom Krieg traumatisierten Generation 

berühren. Borchert setzt sich in seinen Texten mit der Schuldzuweisung 

auseinander und damit, wie Schuld unter Täter, Mitläufer oder Zuschauer 

aufgeladen wird. Eng damit verbunden ist die Veränderung des moralischen 

Empfindens im Krieg, wodurch auch ein Identitätsverlust zustande kommt. 

Borcherts Kurzgeschichten zeigen, wie ein auf Gehorsam basierendes System 

das Individuum auflöst und die schlimmsten Gräuel geschehen lässt.  

Leitmotive in Borcherts Erzählungen sind das Leiden der Heimkehrer, 

das Unvermögen zur Normalität zurückzufinden, das Schweigen der Mütter, 

die Leere in den Städten und die Zerrissenheit der Überlebenden. Seine 

Figuren sind Suchende – nach Sinn, nach Versöhnung, nach Menschlichkeit. 

Sie fragen sich, ob es einen Gott gibt und welche Rolle er spielt. In Borcherts 

Texten wird deutlich: Der Weg zurück in ein unversehrtes Leben ist verstellt. 

Zu tief sitzen die seelischen Wunden, zu groß ist das Misstrauen gegenüber 

den Werten der Vorkriegszeit. Somit entsteht ein Porträt einer verlorenen und 

innerlich gespaltenen Generation ohne Glauben, ohne Anker – und ohne 

Abschied. In ihrer Entwurzelung liegt zugleich eine Hoffnung: dass aus der 

bitteren Erfahrung von Krieg, Schuld und Gottverlassenheit ein neues, 

menschlicheres Denken erwächst. Wie der amerikanische Autor James Stark 

berechtigterweise bemerkt, können Borcherts Erzählungen nicht im 

herkömmlichen militärischen Sinne als Kriegsliteratur gelten, weil sie keine 

historischen Fakten beschreiben, den militärischen Mut nicht verherrlichen, 

Kriegshandlungen kaum nachbilden und die Grenze zwischen Zivilist und 

Soldat verschwimmen lassen, sodass Borcherts Figuren nicht durch ihre 

 
1
 Peter Rühmkorf stellte eine kongeniale Biographie von Wolfgang Borchert in 

Selbstzeugnissen und Bilddokumenten dar.  



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

589 

 

Tapferkeit oder Feigheit, sondern durch ihre Menschlichkeit unter 

unmenschlichen Verhältnissen wiedererkennbar sind (vgl. Stark 152-153). 

Verwundete Welt, verletzter Mensch – Krieg als existenzielle Erfahrung 

Borchert beschreibt den Krieg als ein namenloses Grauen, das sich durch 

Kälte, Hunger, Angst und Tod manifestiert. Seine Erzählungen beschreiben 

das Leiden des Einzelnen im anonymen Maschinengetriebe des Krieges:  

 
Sie machten viele Köpfe kaputt. Und die gehörten immer Menschen, die sie gar nicht 

kannten. Die ihnen nichts getan hatten und die sie nicht mal verstanden. („Die 

Kegelbahn“, Borchert 196)2  

Laut lachte der Kleine. Aber im Dunkeln drückte er sich dicht an das Gewehr, das er 

so haßte. Und der in der Ecke dachte: Keiner ist unter uns, keiner, der nicht zittert. 

(„Vier Soldaten“, Borchert 199)  

 

Der Krieg ist der Ort der Gräber – eng, viel zu flach, ausgesprengt in der 

eisigen Erde, nicht passend für die steifen und krumm gefrorenen Leichen 

(vgl. „Jesus macht nicht mehr mit“, Borchert 209). Krieg ist Tod und kommt 

schneller als die Kriegsbriefe zugestellt werden. Und „Krieg Krieg wird mit g 

geschrieben. G wie Grube“ („An diesem Dienstag“, Borchert 224). Man stirbt 

einen einsamen eisigen Wintertod (vgl. „Die Nachtigall singt“, Borchert 214) 

und liegt in einem fremden Grab, umgeben von fremd riechender Erde (vgl. 

„Radi“, Borchert 223). Der Krieg bedeutet eine Linie, die ein kahlköpfiger 

Mann mit einem Rotstift auf eine Karte zieht, und einen Punkt, wo die 

Soldaten nachts einen rosanen Fleck im Schnee hinterlassen – ein blutig 

brennendes Dorf (vgl. „Die Katze war im Schnee erfroren“, Borchert 212). 

Der Krieg ist eine von einer Bombe zerstörte Küchenuhr, deren Zeiger um 

halb drei erstarrt sind – das Ende des Paradieses (vgl. „Die Küchenuhr“, 

Borchert 238-239). Der Krieg ist eine gnadenlos zerkrümelte Stadt:  

 
Milliarden Krümel und einige hundert Leichenfinger. Aber sonst kein Haus, keine 

Frau, kein Baum. Totes nur. Zerstörtes, Zerfallenes, Zerborstenes, Zerwühltes, 

Zerkrümeltes. Totes nur. Totes. Kilometerweit, kilometerbreit Totes. („Billbrook“, 

Borchert 93)  

 

Dem Krieg folgen Trauer, Verzweiflung, Elend und Hunger. Er hinterlässt 

„Menschkrümel, Steinkrümel, Stadtkrümel, Weltkrümel“ („Billbrook“, 

Borchert 103) und „vereinsamte Mauern“ in einer „Schuttwüste“ („Nachts 

schlafen die Ratten doch“, Borchert 255). Und es bleibt eine Müdigkeit, für 

die es keinen Schlaf gibt, „eine Weltmüdigkeit, die nichts mehr erwartet“ 

 
2 Anmerkung: Die Kurzgeschichten von Wolfgan Borchert stammen aus einem einzigen 

Band. 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

590 

 

(„Der Kaffe ist undefinierbar”, Borchert 229). Die Besiegten sind 

„Verzweifelte, Müde, Todestraurige, Selbstmordmutige, denen der Mut zum 

Leben ausging – Freudlose und Freundlose, Kraftlose“ („Die Elbe“, Borchert 

110).  

Die Besiegten sind vorzeitig veraltet. „Dann sind sie überfällig, die 

Freude, der Mut und die Kraft“ („Die Elbe. Blick von Blankenese“, Borcher 

110). Verstümmelt sind nicht nur die Körper, sondern auch die Seelen. Der 

Krieg hinterlässt Waisen („Nachts schlafen die Ratten doch“, vgl. Borchert 

258), untröstliche Mütter („Die lange, lange Straße lang“, vgl. Borchert 305) 

und Witwen. Der Krieg formt eine Generation „ohne Glück, ohne Heimat und 

ohne Abschied“, „ohne Bindung, ohne Vergangenheit, ohne Anerkennung“ 

(„Generation ohne Abschied“, Borchert 67). Die Erzählungen halten nicht nur 

äußere Zerstörung fest, sondern die innere Auflösung menschlicher Maßstäbe. 

Der Krieg ist kein äußerer Ausnahmezustand – er ist eine neue Realität, in der 

menschliche Kategorien wie Mitgefühl, Recht, Würde und Sinn kollabieren. 

Das Erzählen selbst wird bei Borchert zu einem Versuch, dieser Leere 

entgegenzuwirken – ein Versuch, zu erinnern, zu klagen und zugleich zu 

retten, was an Menschlichkeit übrig geblieben ist. 

Erinnerung als Last – Schuld, Gewissen und innere Zerrissenheit 

Die bewusste Reflexion von Kriegserfahrungen und Schuldgefühlen trägt zur 

körperlichen Stabilität bei und eröffnet Raum für persönliche Entwicklung. In 

Borcherts Kurzgeschichten ist der Krieg nicht nur physische Vernichtung, 

sondern auch ein moralisches Trauma. Angesammelt sind viel zu viele 

Gewissensbisse – Schuld am Leid des Fremden, des Feindes, Schuld 

gegenüber den toten Kameraden, Schuld an der Zerstörung, an dem Krieg 

selbst. Borcherts Figuren sind geprägt von einem tiefen, oft unaussprechlichen 

Schuldgefühl – ein Gefühl, das nicht durch äußere Urteile, sondern durch die 

innere Auseinandersetzung mit dem eigenen Handeln entsteht. Schuld wird 

nicht erklärt oder analysiert, sie ist da. Sie durchdringt Gedanken, Gespräche, 

Erinnerungen, sie schleicht sich in die Träume und in die Nacht ein. Die Frage, 

wer schuld ist, bleibt oft in Bocherts Texten unbeantwortet – oder wird zu 

einer Spirale aus Anklage und Rechtfertigung. 

Beispielsweise wiegt die Last der Erinnerungen schwer in der 

Geschichte „Die lange lange Straße lang“, denn Timm erinnert sich ständig an 

das Gesicht des alten Russen, den er trat:  

 
Da hat Timm den Alten in den Hintern getreten. Da hat der Alte sich umgedreht. 

Ganz langsam, sagt Timm, und er hat ihn ganz traurig angekuckt. Gar nichts weiter. 

Aber er hat ein Gesicht gehabt wie sein Vater. Genau wie sein Vater. (Borchert 293) 

 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

591 

 

Die Erinnerung ist hier nicht bloß retrospektiv, sondern unentrinnbar 

gegenwärtig. Sie scheint in diesem Moment des Erinnerns wie lebendig 

aufgeladenes Erlebnis. Gerade weil der Alte nicht reagiert, wird das 

Schuldgefühl verstärkt – das Leid des Anderen kann nicht verdrängt werden, 

weil der Andere wie der eigene Vater empfunden wird. Und das Gewissen 

meldet sich trotz des Feindbilds und der verleugneten Menschlichkeit des 

Gegners: Die Scharfschützen in „Die Kegelbahn“ können nachts nicht 

schlafen, weil die von ihnen zerfetzten Köpfe im Dunkeln leise donnernd wie 

Kugeln auf einer Kegelbahn zu rollen beginnen. Einer der beiden 

Scharfschützen in der Kurzgeschichte „Die Kegelbahn“ gibt zu: „Und wir 

sitzen nun damit an.“, worauf der andere bestätigt: „Ja, wir sitzen nun damit 

an.“ (Borchert 196-197). Die Toten geraten nach dem Krieg nicht in 

Vergessenheit, denn die Erinnerung verfolgt die Lebenden.  

 
Die Toten sind es, die vielen vielen Toten. [...] Es sind zu viele. Sie drängeln sich 

nachts in der Luft. Die vielzuvielen Toten sind das. Sie haben keinen Platz. Denn 

alle Herzen sind voll. Überfüllt bis an den Rand. („Stimmen sind da in der Luft – in 

der Nacht“, Borchert 51-52)  

 

Die Figuren in Borcherts Kurzgeschichten sind somit nicht Täter im 

klassischen Sinn, sondern Träger einer moralischen Last, die sie nicht 

abwerfen können. Verantwortung wird nicht in juristischen Kategorien 

verhandelt, sondern als existenzielle Grundfrage: Wie lebt man weiter, wenn 

das eigene Handeln unauslöschlich geworden ist? 

 

Entmenschlichung – Macht, Verantwortung und Identitätsverlust 

Die Schuldaufarbeitung des Nationalsozialismus und des Krieges in 

Borcherts Erzählungen ist mit dem moralischen Dilemma des freien Willens 

und der Depersonalisierung innerhalb der Befehlskette3 verknüpft. Der 

Nationalsozialismus wird in Borcherts Prosa als Struktur der 

Entpersönlichung dargestellt. Individualität ist im Dritten Reich nicht 

vorgesehen, denn das Individuum ist nur als Teil der Volksgemeinschaft4 

wertvoll, als Träger von Funktionen, Uniformen und Befehlen. Die strenge 

hierarchische Struktur, bei der alle dem Willen des Führers unterliegen, 

bedingt die Reduzierung des Lebens auf die Erteilung und die mechanische 

Ausführung von Befehlen. Der Mensch wird zu einem Befehlsmechanismus 

 
3
 Das Problem der Schuld und das damit verbundene Problem der Befehlserteilung und -

ausführung in Borcherts Kurzgeschichten sind Gegenstand zahlreicher wissenschaftlicher 

Arbeiten. (vgl. Migner 45-50), (vgl. Horst 68-76). 
4 Genauer zur nationalsozialistischen Ideologie (vgl. Hitler 277-320, 617-644). 

 

 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

592 

 

verdinglicht. Bevormundung, Zwang und Manipulation verhindern 

Selbstbestimmung und Reflexion. Das Ich ist beschädigt, zersplittert oder gar 

ausgelöscht. Krieg und Diktatur erscheinen nicht nur als äußere Systeme der 

Gewalt, sondern als Kräfte, die tief in das Selbst des Menschen eingreifen und 

ihn innerlich deformieren. 

Ein Beispiel für die besonders entmenschlichte Denkweise liefert der Soldat 

aus „Lesebuchgeschichten“ in „Draußen vor der Tür“:  

 
Als der Krieg aus war, kam der Soldat nach Hause. Aber er hatte kein Brot. Da sah 

er einen, der hatte Brot. Den schlug er tot. Du darfst doch keinen totschlagen, sagte 

der Richter. Warum nicht?, fragte der Soldat. (Borchert 81)  

 

Diese Szene zeigt auf drastische Weise, wie tief das moralische 

Empfinden durch die Erfahrung des Krieges erschüttert ist. Der Soldat handelt 

rein funktional nach einem instrumentellen Überlebensprinzip, das ethische 

Kategorien wie Unrecht oder Mitgefühl ausgeblendet hat. Das Wesen des 

Menschen hat sich verändert; er ist sich selbst fremd geworden. In diesem 

Sinne ist der Andere in Borcherts Kriegserzählungen nicht nur der Feind. Der 

Andere ist auch das neue Menschenbild, das durch die Regime und den Krieg 

deformierte Menschenwesen, das die Figuren nach Kriegsende schmerzhaft 

zu überwinden versuchen. Die Entmenschlichung richtet sich nicht nur gegen 

den Gegner, sondern gegen das eigene Ich. Hoffnung ist keine tröstende 

Empfindung, sondern ein sarkastisches Echo auf ein verlorenes Vertrauen in 

die Menschlichkeit. Das Wertesystem und die ethische Orientierung werden 

grundlegend untergraben und durch Zynismus, Ohnmacht und moralische 

Leere ersetzt. 

Die schmerzhafte Verarbeitung der bitteren Erfahrungen von 

Nationalsozialismus und Krieg, die Überwindung der Identitätskrise und die 

Rückkehr zum eigenen Ich können nicht vollständig abgeschlossen werden. 

Borcherts Figuren fühlen sich gegenüber dem Gegner schuldig, denn sie haben 

ihm Leid zugefügt, sie haben getötet, gedemütigt und die Dörfer 

niedergebrannt. Aber Borcherts Charaktere fühlen sich auch für ihre eigene 

Depersonalisierung schuldig, weil sie schreckliche Dinge, die nicht ihrem 

Wesen entsprechen, zuließen und taten. Sie kämpfen mit ihrem Schuldgefühl. 

Sie wollen es loswerden, weil es ihr Leben in eine Hölle verwandelt. Sie finden 

teilweise eine Rechtfertigung darin, dass sie nur Befehle befolgt haben. 

Schließlich war dies das Wesen des Krieges – sie hätten nichts anderes tun 

können, sie mussten Befehle ausführen, sie waren verpflichtet zu gehorchen. 

Dieses moralische Dilemma wird im Dialog der Scharfschützen in „Die 

Kegelbahn“ deutlich:  

 
Aber man hat es doch befohlen, flüsterte der eine. 

Aber wir haben es getan, schrie der andere. 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

593 

 

Aber es war furchtbar, stöhnte der eine. 

Aber manchmal hat es auch Spaß gemacht, lachte der andere. 

Nein, schrie der Flüsternde. 

Doch, flüsterte der andere, manchmal hat es Spaß gemacht. Das ist es ja. Richtig 

Spaß. (Borchert 196) 

 

Trotz des Befehlsgehorsams bleibt die moralische Verantwortung bestehen 

und hinterlässt tiefe psychische Narben. 

Der Entpersonalisierungsprozess im NS-Staat und der damit 

verbundene Krieg, wurden in Borcherts Geschichten erfolgreich nachgestellt. 

Man wird als „Latte ohne eigenes Gesicht in einem endlosen Lattenzaun“ 

dargestellt („Die Hundeblume“, Borchert 30-31). Musterhaft ist die 

Beschreibung des Straßenreinigers, Herrn Lorenz, in der Erzählung „Er hatte 

auch viel Ärger mit den Kriegen“, denn 

 
eigentlich bleibt von Herrn Lorenz nicht mehr viel übrig in Uniform. Er ist ganz 

aufgelöst darin. Sie hat ihn verschluckt mit ihrem satten Beamtenviolett. Mit diesem 

staatlich satten Violett. (Borchert 261) 

 

Auch die Gefängniswärter in „Die Hundeblume“ sind keine Menschen mehr, 

sondern Karikaturen der Macht: „blaue Hunde mit Lederriemen um den 

Bauch“, „blaue Uniformen“ (Borchert 30). Sprache wird hier zur Waffe – sie 

entlarvt die Mechanismen der Macht, indem sie sie ins Groteske überführt. 

Der Mensch wird zur Puppe, zum Automaten ohne Namen, Vergangenheit 

und Moral. Seine Fähigkeit zur Empathie und zum Denken wird durch Drill 

und Angst ersetzt. Deshalb beschreibt Borchert die Soldaten und die Offiziere 

als Marionetten: „Vor der abgerissenen Marionette stand eine, die noch intakt 

war. Noch funktionierte. Vor dem toten Soldaten stand ein lebendiger“ („Mein 

bleicher Bruder“, Borchert 205). Für die Scharfschützen in der Geschichte 

„Die Kegelbahn“ sind feindliche Soldaten und Offiziere nur Kegeln, die 

kaputtzumachen sind:  

 
Und immer, wenn sie einen Menschen sahen, schössen sie auf ihn. Und immer war 

das ein Mensch, den sie gar nicht kannten. Und der ihnen nichts getan hatte. Aber sie 

schossen auf ihn. Dazu hatte einer das Gewehr erfunden. Er war dafür belohnt 

worden. Und einer – einer hatte es befohlen. (Borchert 197) 

 

In der Erzählung „Die lange lange Straße lang“ büßt der Feind für die 57 

kaputten deutschen Marionetten 86 „Iwans“ ein. Der Obergefreite verkündet 

mit makaberem Stolz: Das ist noch gar nichts. 86 Iwans haben wir die eine 

Nacht geschafft. 86 Iwans.[...]Mit einem einzigen MG in einer Nacht“ 

(Borchert 300).  

Es ist die kalte, entmenschlichte Bilanz des Krieges — Menschenleben 

als Tauschmünzen. Angst, ständiger Horror, das mechanische Befehlen und 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

594 

 

Gehorchen sowie die Erkenntnis, dass der Mensch zum bloßen Mittel zum 

Zweck reduziert wird, formen eine psychische Realität, ein Denkmuster und 

ein Weltbild. Letztlich bleibt eine deformierte Identität zurück. Diese 

Veränderung erweist sich als so nachhaltig und tiefgreifend, dass sie selbst 

nach dem Krieg, in der Zeit des Begreifens und der Schuldaufarbeitung, kaum 

überwindbar ist. Die Schuldgefühle der Figuren bei Borchert sind keine 

Einbildungen oder Missverständnisse.5 Dörfer, zertrümmerte Schädel, 

körperliche und seelische Demütigungen fremder und unschuldiger Menschen 

sind keine Illusionen, sondern erlebte, unauslöschliche Realität. Erlebnisse 

wie diese hinterlassen Spuren, die das Bewusstsein eines Menschen für immer 

prägen. 

Eine verlorene Generation will Zukunft aufbauen 

Borcherts Figuren sind junge Menschen, die aus Gründen, die außerhalb ihrer 

Kontrolle liegen, in den Krieg hineingeraten sind. Es ist nur natürlich, dass sie 

die Schuld für das große Unheil bei jenen suchen und finden, die sie getäuscht 

oder zur Teilnahme am Krieg gezwungen haben – bei denen, die auf höchster 

Ebene die Befehle erteilt haben. In der Erzählung „Im Mai, im Mai schrie der 

Kuckuck“ erinnert sich der aus dem Krieg zurückgekehrte „zwanzigjährige 

Greis“ an den Abschied von der Heimat, an die Bereitschaft zu Heldentaten, 

an die Feste, die Grußworte, die Reden und Aufbruchslieder – und dann an 

das Aufeinandertreffen mit dem Unvorstellbaren:  

 
Und was dann kam, dafür gibts keine Vokabel, davor ist alles Geschwätz, denn wer 

weiß ein Versmaß für das blecherne Gemecker der Maschinengewehre und wer weiß 

einen Reim auf den Aufschrei eines achtzehnjährigen Mannes, der mit seinen 

Gedärmen in den Händen zwischen den Linien verwimmerte, wer denn, ach keiner!!! 

(Borchert 283) 

 

Die Schuld liegt nicht nur bei Generälen, Ministern und dem Führer, sondern 

auch bei den Schulmeistern und Pfarrern („Die lange, lange Straße lang“, 

Borchert 295), bei den Vätern, die sich „tief in ihr Gesicht verstecken“ („Im 

Mai, im Mai schrie der Kuckuck“, Borchert 284) – letztlich bei der gesamten 

alten Generation, die den jungen Menschen falsche Werte und ein 

missverstandenes Pflichtgefühl anerzogen hat. Leutnant Fischer bekennt in 

„Die lange, lange Straße lang“: „Mein Vater hat mich verraten und meine 

Mutter hat mich ausgestoßen aus sich“ (Borchert 292). Doch die junge 

Generation, die den Krieg überlebt hat – die Trümmergeneration – ist 

 
5 Die gegensätzliche Lesart vertritt der bulgarische Germanist Bogdan Mirtschew. Er hebt 

hervor, dass die Figuren von Borchert niemanden als Schuldigen erkennen und willig die 

Verantwortung für das Töten übernehmen, wobei sich ihr Schuldkomplex auf unbewusste 

Illusionen und Missverständnisse zurückführen lässt. (vgl. Mirtschew 171–181).  



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

595 

 

entschlossen, zu Maschinengewehren, Granaten, Hass, Krieg und Tod „Nein“ 

zu sagen („Dann gibt es nur eins!“, Borchert 527). Sie will nicht mehr dem 

Gestellungsbefehl folgen, „nie mehr antreten auf einen Pfiff hin und Jawohl 

sagen auf ein Gebrüll“, „nie mehr Sand in den Zähnen haben vor Angst. 

(Keinen Steppensand, keinen ukrainischen und keinen aus der Cyrenaika oder 

den der Normandie – und nicht den bitteren bösen Sand [der] Heimat!)“ („Das 

ist unser Manifest“, Borchert 517). Sie will nicht mehr aus Angst singen, nicht 

töten, nicht leiden. Diese Generation träumt von einem neuen Deutschland, 

von „Häuser bauen in die reingefegte Luft der Nihilisten, Häuser aus Holz und 

Gehirn und aus Stein und Gedanken“ („Das ist unser Manifest“, Borchert 

523), von Städten, wo „die weisen Männer, die Lehrer und die Minister, nicht 

lügen, [...] die Dichter sich von nichts anderem verführen lassen, als von der 

Vernunft ihres Herzens, [wo] es keine Werkstätten für Prothesen und keine 

Rollstühle gibt“ („Im Mai, im Mai schrie der Kuckuck“, Borchert 285). In der 

entschiedenen Ablehnung des nationalsozialistischen Erbes, im Wunsch nach 

Rückkehr zur Normalität und im Aufbau eines freien, menschenwürdigen 

Lebens sieht Borchert die Grundlage für die Überwindung und 

Neuverhandlung der Schuld, die auf der Trümmergeneration lastet. Es ist eine 

Generation von Heimkehrern, der die Jugend weggenommen wurde. 

Borcherts Erzählungen sind Sinnbilder dieser Generation: geprägt von 

Entbehrung, Trauer, Leid und Tod – und doch auch von Hoffnung, von 

Sehnsucht und der ungebrochenen Lebenslust. 

Borchert lässt in seinen Texten immer wieder einen Funken Hoffnung 

aufleuchten, indem er zeigt, wie das Leben in all seiner Verletzlichkeit gegen 

den Tod antritt. In Borcherts Texten steckt noch der absolute Wille, eine neue 

Zukunft aufzubauen. Dieser Wille fußt im eigenen Leid, er relativiert und 

kontextualisiert auch die Schuld am Kriegsgeschehen — denn das erlebte 

Grauen traf nicht nur den Feind, sondern auch die Deutschen selbst. Für eine 

Generation, die die Schrecken des Krieges erlebt hat, bedeutet Leben vor 

allem: sich darüber zu freuen, „daß man weitergehen kann“ („Die Stadt“, 

Borchert 81). Ihr moralischer Maßstab ist die Wahrheit, ihr Manifest ist die 

Liebe. Trotz des Wahnsinns dieser Welt bleibt sie entschlossen, immer wieder 

zu lieben („Das ist unser Manifest“, Borchert 522). Sie ist „voller Ankunft zu 

einem neuen Lieben, zu einem neuen Lachen, zu einem neuen Gott“ 

(„Generation ohne Abschied“, Borchert 69). Wie die deutsche 

Literaturkritikerin Marianne Schmidt schlüssig bemerkt, hat die von Borchert 

angestrebte Veränderung keine festen Konturen. Wo konkrete Bilder fehlen, 

arbeitet er mit Symbolen und Stimmungen. Dabei wird es deutlich, dass es 

ihm nicht um eine Flucht aus der Realität, sondern um deren entschlossene 

Überwindung geht (vgl. Schmidt 131–136). 

 

 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

596 

 

Der verstummte Gott – Orientierungslosigkeit ohne Vergebung 

Für Borchert und seine Figuren ist die Lösungsfindung bzgl. des Umgangs mit 

dem Nationalsozialismus und dem Krieg, der Schuld, der Verantwortung und 

der notwendigen Veränderung von Gesellschaft und Individuum eng mit 

ihrem Verhältnis zu Gott verknüpft. Erwähnenswert ist die Feststellung der 

türkischen Literaturwissenschaftlerin Nazire Akbulut, dass die Leugnung 

Gottes eines von Borcherts Leitmotiven darstellt. Sie verweist dazu 

exemplarisch auf die Erzählung „Gottes Auge“, in der ein kleiner Junge, die 

Existenz Gottes ablehnt, nachdem seine essenziellen Fragen zum Leben 

unbeantwortet bleiben. Zur Untermauerung dieser These zitiert Akbulut auch 

Borcherts Biografen Peter Rühmkorf, für den sich Borcherts Konflikt weniger 

gegen die Kirche als korrupte Institution richtet, sondern vielmehr gegen Gott 

als Person – eine Instanz, die Borchert einerseits leugnet, andererseits aber als 

verantwortlich benennt (vgl. Akbulut 24 –38). Diese Wahrnehmung Gottes 

und die Rebellion gegen ihn sind bei Borchert keine Ausdrucksform von 

Satanismus, sondern das vehemente, teils naive Gottesleugnen eines 

atheistischen Zweiflers, der wenig über religiöse Fragen weiß6 und sich von 

der Welt und ihren Grausamkeiten betrogen fühlt. Kurzum gilt für Borchert 

und seine Figuren: Gott existiert nicht – doch sollte er existieren, trägt er die 

Schuld und Verantwortung für das Leid. So sagt der Gefangene in der 

Erzählung „Die Hundeblume“: 

 
Gott, den sie den Guten nennen, ist nicht da. Und was da war, das was sprach, war 

in dir. Vielleicht war es ein Gott aus dir – du warst es! [...] Gott ist das Leben – das 

ist alles. Aber das ist so viel, daß er nicht mehr sein kann. Sonst ist nichts. (Borchert 

28) 

 

In „Die Kegelbahn“ entfaltet sich folgender Dialog zwischen den 

Scharfschützen: „Aber Gott hat uns so gemacht. Aber Gott hat eine 

Entschuldigung, sagte der andere, es gibt ihn nicht“ (Borchert 196). Die 

Erzählung „Und keiner weiß wohin. Der Kaffee ist undefinierbar“ endet mit 

den Worten: „Ob ein Glasröhrchen7 zersprang – oder ein Herz: Gott hörte von 

all dem nichts. Er hatte ja keine Ohren. Das war es. Er hatte ja keine 

Ohren“(Borchert 236). In „Die lange lange Straße lang“ teilt Leutnant Fischer 

mit: „Ich bin 25 Jahre alt. 25 mal 57. Und die haben sie bei Woronesch 

begraben. Nur ich, ich, ich bin noch unterwegs. [...] Hunger hab ich. Aber der 

liebe Gott hat keinen Löffel“ (Borchert 292, ). In „Gottes Auge“ fühlt sich das 

Kind schließlich von Gott betrogen, als das gekochte Fischauge, das laut der 

Mutter auch das Auge Gottes ist, nicht auf seine Frage antwortet, ob der 

Großvater doch noch einmal wiederkomme: „Es kam keine Antwort. Gott 

 
6 Gemeint ist hier das christliche Verständnis von Gott und Glauben. 
7 Das Glasröhrchen ist das soeben von einer der Figuren (dem Mädchen) getrunkene Gift. 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

597 

 

sagte nichts. Da ging ich, ohne mich nach dem Auge umzusehen, laut aus der 

Tür“ („Gottes Auge“, Borchert 430).  

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Gott eine abwesende, 

verstummte oder völlig negierte Figur in Borcherts Kurzgeschichten darstellt. 

Der Glaube an eine göttliche Ordnung, an Trost oder Gerechtigkeit zerbricht 

unter dem Gewicht des Erlebten. Statt Gebet erklingt Anklage, statt Erlösung 

herrscht Stille. Die angeführten Zitate zeugen von der Unfähigkeit der 

Figuren, die drängenden Fragen nach Schuld und Verantwortung zu 

bewältigen. Die Frage nach Gott ist bei Borchert kein theologisches 

Gedankenspiel – sie ist Ausdruck tiefster existenzieller Verzweiflung. Und sie 

ist untrennbar verbunden mit der Erfahrung von Schuld, Leid und 

Verlassenheit. Die Verbrechen des Krieges, die Gleichgültigkeit der 

Institutionen, das Verstummen der göttlichen Stimme – all das lässt keinen 

Platz für eine tröstende, rettende Instanz. Der Verlust Gottes bedeutet bei 

Borchert aber nicht bloß das Ende religiöser Hoffnung – er führt zu einer 

tiefergehenden Krise: Ohne Gott fehlt nicht nur der metaphysische Sinn, 

sondern auch ein verlässlicher moralischer Maßstab. Das führt zu 

Orientierungslosigkeit, zu Schuld, die sich nicht erlösen lässt, und zu einem 

Humanismus, der oft ins Leere läuft. So vermögen es manche der 

beschriebenen Heimkehrercharaktere, sich durch pragmatisches Denken in die 

Gesellschaft einzugliedern, andere werden zu Außenseitern oder begehen 

Selbstmord. Die meisten jedoch werden von einem nahezu unerträglichen 

Schuldgefühl geplagt. Dieses lässt sich zwar objektiv begründen, doch das 

Schuldgefühl in Borcherts Erzählungen führt nicht zu Katharsis, nicht zu Reue 

oder gar zu Umkehr. Vielmehr wird es als seelisches Trauma dargestellt, das 

aus erlittenen oder selbst verursachten Gräueln erwächst und das die Figuren 

um jeden Preis überwinden möchten. Die moralische Belastung muss 

überwunden und gerechtfertigt werden. In diesem Verfahren der 

Selbstentlastung versuchen die Betroffenen, ihre eigene Schuld auf andere 

abzuwälzen, suchen und finden äußere Umstände, die ihrer Kontrolle 

entzogen waren – Situationen, gegen die sie sich nach eigener Überzeugung 

nicht hätten wehren können, da sie lediglich Befehlen gehorchten. Doch weder 

die Figuren, noch Borchert selbst gestehen sich ihre Sünden (Sünden, nicht 

bloß Fehler) ein. Das Fehlen von Reue und Demut verweist auf eine 

existenzielle Verdrängung und den Verlust ethischer Selbstwahrnehmung. 

Deshalb bleiben die Kriegserfahrenen ihren Empfindungen unterworfen, 

leben in ständiger Angst und Unsicherheit und sind unfähig, die Schrecken des 

Nationalsozialismus, des Krieges und ihr eigenes Schuldgefühl zu 

überwinden.  

 

 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

598 

 

Humanismus ohne Halt – Der Wille zur Erneuerung in einer gottlosen 

Welt 

Die Intention der Texte stützt sich auf die Vision eines neuen Deutschland. 

Aus den Texten geht hervor, dass der Wille zur Veränderung spürbar ist, auch 

wenn die Konturen der ersehnten gesellschaftlichen Veränderungen in 

Borcherts Erzählungen vage und unbestimmt bleiben. Borcherts Botschaften 

sind Antikriegsbotschaften, durchdrungen von Mitgefühl und Verständnis für 

den Anderen — auch für den Fremden. Doch dieses Mitgefühl trägt die Züge 

des atheistischen Humanismus, nicht die der christlichen Barmherzigkeit. In 

„Das ist unser Manifest“ ruft Borchert zu mehr Verbundenheit auf: „sie alle, 

die Angst haben und Not und Demut: Die wollen wir lieben in all ihrer 

Erbärmlichkeit. Die wollen wir lieben wie die Christen ihren Christus: Um ihr 

Leid“ (Borchert 523). Borchert entwirft eine an christliche Symbolik 

angeknüpfte Ethik, indem das individuelle Leid in ein moralisches Postulat 

kollektiver Verantwortung und Liebe verwandelt wird. Es ist kein Zufall, dass 

Borchert in den ersten Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg als „deutscher 

Camus“ bezeichnet wurde (vgl. Warkentin 3-15). Es lassen sich klare 

Parallelen in zentralen Themen wie Humanismus, Schuld und Verantwortung 

ziehen. Ohne den Anspruch auf Vollständigkeit zu erheben, wird an dieser 

Stelle betont: Sowohl bei Borchert als auch bei Camus werden diese Themen 

aus der Perspektive der Gottlosigkeit behandelt. Borchert gelangt zwar nicht 

explizit zu Camus’ paradoxem Konzept eines Heiligen ohne Gott, doch seine 

Überlegungen und Appelle an den Humanismus, an den Aufbau einer neuen, 

gerechten Welt ohne Gott und seine Angst vor einem Rückfall in die alten 

Verhältnisse – bedingt durch die Entschlossenheit jener Generation, die den 

Krieg überlebt hat – bewegen sich in dieselbe Richtung.8 Borchert und seine 
 

8 Relevant ist in diesem Zusammenhang die Auffassung des deutschen Theologen Karl-Josef 

Kuschel, der hervorhebt, dass Camus die Frage nach der Schuld entschieden vom Glauben an 

Gott loslöst und damit das traditionelle Verhältnis von „Moral“ und „Metaphysik“ aufhebt. 

Kuschel zitiert dazu den bekannten Gedanken aus Camus’ Roman „Die Pest“: „Kann man 

ohne Gott ein Heiliger sein, das ist das einzig wirkliche Problem, das ich heute kenne.“ 

(Camus 151). Der Kritiker betont, dass Camus damit das Problem der Schuld seiner religiösen 

Verankerung entzieht und es zu einer Frage der Selbstverortung des nichtreligiösen, 

nichtchristlichen Menschen macht. Aus einer religiösen Frage wird so ein allgemeiner 

anthropologischer Problemkomplex. Camus zeigt, dass Schuld nicht verschwindet, wenn es 

keinen Gott gibt, sondern dass sie auch in der Perspektive des Atheismus fortbesteht. Kuschel 

weist zudem darauf hin, dass viele deutsche Autoren nach 1945 nicht mehr auf eine 

traditionelle christliche Weltdeutung zurückgreifen konnten, da sie die Welt als Rätsel, als 

apokalyptische Dunkelheit erlebten. (vgl. Baumann, Kuschel 11–23).  

 

 

 

 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

599 

 

Figuren vermögen nicht zu erkennen, dass es gerade diese Denkweise war, die 

vor dem Krieg das Böse heraufbeschwor – geblendet von Hoffnungen auf ein 

besseres neues Leben, getragen vom Glauben an menschliche Ideale, hatten 

sie das Böse einst selbst gewählt und herbeigesehnt. Sie begreifen nicht, dass 

diese Haltung sie immer wieder in Enttäuschungen und in unlösbare 

moralische wie seelische Konflikte stürzen wird. In den Texten zeigt sich der 

Glaube an Heilige ohne Gott, die angeblich zum Aufbau einer neuen 

Weltordnung berufen sind. Dieser Glaube schlägt unweigerlich in die 

Enthüllung von Teufelswesen wie dem vergötterten Führer. Generalisierend 

betrachtet, erklärt das in Borcherts Kriegserzählungen nachgebildete 

Wertesystem zum Teil die Geschehnisse in Deutschland vor und während des 

Krieges. Die historischen Fakten sind unbestreitbar: Die Nationalsozialisten 

kamen durch demokratische Wahlen an die Macht.9 Die nationalsozialistische 

Doktrin entsprach den tief verankerten psychologischen Dispositionen des 

deutschen Volkes in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Der Glaube an 

Gott wurde durch den Glauben an den Führer und die bedingungslose Hingabe 

an ihn ersetzt. Man fand einen neuen Heiligen ohne Gott.  

 

Gegen das Vergessen – Borcherts Mahnung 

Heute ist die Notwendigkeit, den Krieg neu zu überdenken, spürbarer denn je. 

Die Fragen, die Wolfgang Borcherts Kurzgeschichten aufwerfen – nach 

Schuld, Verantwortung, Menschlichkeit und dem Umgang mit Krieg – sind 

keine historischen Randnotizen.  

In einer Zeit, in der Kriege wieder in Europa stattfinden, rücken die 

literarischen Warnungen der Nachkriegsgeneration mit neuer Wucht ins 

Bewusstsein. Auch die Frage nach dem Anderen – einschließlich nach dem 

Feind – bleibt aktuell. Wer den Anderen nicht mehr als Menschen erkennt, 

verliert selbst die Menschlichkeit. Diese Erkenntnis ist im 21. Jahrhundert 

nicht weniger relevant als 1947. Zugleich stellt sich heute wie damals die 

Frage, wie eine Gesellschaft mit Schuld umgeht. Nicht jede Schuld ist 

historisch gleich, aber jede Schuld erfordert Verantwortung zu übernehmen. 

Die Neigung, Schuld auf den Anderen – auf den Fremden, den Gegner, die 

 

 
9 Genauer zur Machtergreifung und der Festlegung Hiltlers als wichtige politische Figur (vrg. 

Hitler’s consolidation of power, The Enabling Act and the Nazi revolution in Third Reich 

unter https://www.britannica.com/place/Third-Reich). 

 

 

 

 

 

https://www.britannica.com/place/Third-Reich


Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

600 

 

Vergangenheit – zu projizieren, bleibt eine gesellschaftliche Versuchung. 

Borcherts Texte mahnen, dieser Versuchung nicht zu erliegen. Sie zeigen: 

Schuld lässt sich nicht verdrängen oder delegieren – sie muss erkannt, 

durchlebt und als Teil der eigenen Geschichte angenommen werden. In einer 

zunehmend polarisierten Welt, in der politische Gewalt, autoritäres Denken 

und ideologische Rhetorik wieder salonfähig werden, ist Borcherts 

Ausdrucksform ein Gegenentwurf: fragil, zweifelnd, aber menschlich 

ausgerichtet. Borcherts literarische Warnung gilt nicht nur den Tätern der 

Vergangenheit, sondern den Menschen der Gegenwart. Sie gilt jedem, der 

schweigt, wenn gesprochen werden müsste; jedem, der sich hinter Befehlen, 

Systemen oder Dogmen versteckt. Seine Texte sind ein Aufruf, die Würde des 

Menschen nicht dem Kalkül zu opfern – und den Krieg niemals als bloße 

Notwendigkeit, sondern als moralisches Scheitern zu begreifen. Doch 

Borcherts Haltung zur Schuld ist nicht frei von Widerspruch. Er macht 

deutlich, dass es keine einfachen Antworten gibt – und genau darin liegt seine 

literarische Stärke. Gleichzeitig neigt er dazu, die Verantwortung den 

Umständen zuzuschreiben. Das impliziert, dass das Böse als Teil der 

menschlichen Natur ist, sodass die Schuld als natürliches Gefüh infolge zu 

betrachten ist. Folglich wird sie in seinen Texten nicht selten externalisiert – 

eine Tendenz, die nachvollziehbar, aber ethisch problematisch ist.  

Gerade aus diesem historischen Hintergrund und aus dem sich 

gegenwärtig entwickelten Spannungsverhältnis zwischen Ost und West ergibt 

sich die Notwendigkeit, Erinnerungen wach zu halten, die Vergangenheit 

immer wieder aufs Neue zu ergründen, zu erzählen und aufzuarbeiten, um 

diese letztlich zu bewältigen. 

 

 

Literaturverzeichnis 

Primärliteratur 

Borchert, Wolfgang. Das Gesamtwerk. Rowohlt Taschenbuch Verlag: 

Reinbek bei Hamburg, 2009. 

Borchert, Wolfgang. Draußen vor der Tür. Rowohlt Taschenbuch Verlag: 

Reinbek bei Hamburg, 1975. 

 

Sekundärliteratur 

Akbulut, Nazire. Das Mutterbild in den Protesttexten und Kurzgeschichten 

von Wolfgang Borchert. in: Jahresheft der Internationalen Wolfgang-

Borchert-Gesellschaft e.V. 31, 2019. 

Albert, Camus. Die Pest. Rowohlt Verlag: Reinbek bei Hamburg, 1950. 

Hitler, Adolf. Mein Kampf, Zhar Ptiza Verlag, Sofia, 2001. 

Horst, Manfred. Mein bleicher Bruder, in Interpretationen von Wolfgang 

Borchert. R. Oldenburg Verlag: München 1962. 



Analele Universității „Ovidius” Constanța. Seria Filologie Vol XXXVI, 2/2025 
 

601 

 

Migner, Karl. Das Drama Draussen vor der Tuer. in Interpretationen von 

Wolfgang Borchert. R. Oldenburg Verlag: München 1962. 

Mirtschew, Bogdan: Ausgeliefert an das Unaussprechliche: Daseinskrise und 

innere Konflikte der Heimkehrerfigur im literarischen Werk von 

Wolfgang Borchert. in: Pack das Leben bei den Haaren. Wolfgang 

Borchert in neuer Sicht. hrsg. von Gordon Burgess und Hans-Gerd 

Winter: Hamburg 1996. 

Rühmkorf, Peter. Wolfgang Borchert in Selbstzeugnissen und 

Bilddokumenten. Rowohlt Taschenbuch Verlag: Reinbek bei Hamburg, 

1961. 

Schmidt, Marianne: Wolfgang Borchert. Analysen und Aspekte. 

Mitteldeutscher Verlag: Halle (Saale) 1970. 

Stark, James. Wolfgang Borchert`s Germany. Reflections of the Third Reich. 

University Press of America, Lanham, Maryland, 1997. 

Warkentin, Erwin J. Unpublishable Works. Wolfgang Borcherts Literary 

Production in Nazi Germany. Camden House: Columbia, USA, 1959. 

 

Internetquellen 

Baumann, Urs, Kuschel Karl-Josef. Wie kann denn ein Mensch schuldig 

werden? Literarische und theologische Perspektiven von Schuld. 

Internetausgabe Tübingen, 1990 (abgerufen am 7.03.2025) 

https://publikationen.unituebingen.de/xmlui/bitstream/handle/10900/43666/p

df/schuld.pdf?sequence=2&isAllowed=y (abgerufen am 30.04.2025) 

Hitler’s consolidation of power, The Enabling Act and the Nazi revolution in 

Third Reich unter https://www.britannica.com/place/Third-Reich (abgerufen 

am 03.05.2025) 

 

https://publikationen.unituebingen.de/xmlui/bitstream/handle/10900/43666/pdf/schuld.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://publikationen.unituebingen.de/xmlui/bitstream/handle/10900/43666/pdf/schuld.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://www.britannica.com/place/Third-Reich

